
LIVRE DE POCHE DE LA BOOLOGIE
Une présentation du Professeur Dodji AMOUZOUVI (PT/CAMES)

Livre de poche de la Boologie, sous-titré « Manipulation de la rationalité de Sakpata »,
est édité aux Editions Naguézé. L’inventeur de la « Boologie » y démontre et étaye sur
la base de ses vécus, sa thèse du ‘’Sakpata comme « concept- rationalité » avant
d’être « réalités -religion ». Livre de poche de la Boologie est un essai de 215 pages
organisé en 3 parties, subdivisées au total en 20 chapitres. Préfacé par le professeur
Placide Clédjo, il est dédicacé à trois personnalités (Belén Teresa Orsini Pic –
Félicien Avlessi - et Albert Gandonou, le grammairien président de l’association
Chrétiens pour changer le Monde, CPCM).

Besoin de convergence

Deux choses séduisent le lecteur dans les premières pages succulentes
de cet ouvrage : les confidences indispensables sur la genèse même du
livre et le « coup de pilon » de l’auteur dans la fourmilière d’universitaires,
à laquelle il appartient. Il faut le souligner très vite : sa satire n’a rien de
malveillante. Raymond Assogba est juste guidé et même obsédé par la
conquête de la rationalité de Sakpata ou Cakpona « pour ressusciter la
gloire et l’omniscience de l’arpentage des pratiques africaines et
béninoises d’une pensée à reconquérir sur la marginalité cartésienne… »,
p.20

On le sait : Mon collègue Coovi Raymond Assogba est d’un style raffiné.
Aller à la rencontre de sa pensée nécessite de la patience, parfois du
recul, voire une seconde ou troisième écoute ou lecture. Livre de poche
de la Boologie, explique-t-il, résulte d’un projet de thèse unique rêvé entre
lui et le préfacier professeur Placide Clédjo. Projet qui a été finalement
« converti en une chirurgie scripturaire : écrire plutôt un livre ; tout
simplement pour toucher un plus grand nombre d’apprenants et de
collègues et transcender l’activité solitaire de vouloir constituer encore
un champ nouveau, là où il s’agit plutôt de convertir, de lier, de tisser la
« nouvelle corde au bout de l’ancien », p.20

Par le projet de thèse unique finalement reconsidéré, raconte l’auteur, les
deux collègues entendaient s’acquitter d’un besoin de « raccorder »
ethno-géographie ou géographie climatique, la sociologie et boologie ».
Dans la collaboration, le professeur Clédjo incarne la première discipline
et l’auteur, la seconde ; la boologie appréhendée comme la science de la



trilogie Fa-Vodun-Boo.

La déconnexion

Au fil des lignes, l’auteur exprime clairement son désaccord avec le
préfixe « ethno » ; la marque de la différenciation péjorative, de
l’infériorisation des savoirs africains et de la discrimination des réalités
des peuples africains. Ce n’est donc pas anodin que dans la structuration
de l’ouvrage, il consacre le tout premier chapitre à l’ « Initiative majeure
de pensée contracculturelle ».

La contraculturation, c’est cette théorie inventée par Raymond Assogba
en Côte d’Ivoire dans ses années d’exil politique pour échapper à la
machine révolutionnaire de Mathieu Kérékou. A l’aune de ce paradigme,
l’essayiste et universitaire s’attaque sans gant à l’anthropologie africaine
en ses « fondements d’anthropologie classique ». Celle-ci, observe-t-il, a
« hérité de l’objectif scientifique de confisquer la créativité de l’élite
africaine en corrompant de ses préjugés toutes les réflexions possibles
ultérieures qui n’aient pas comme fondement les explications et
commentaires positivistes ». p.21

Autrement, il prône un « rétablissement intellectuel» qui « articule la
recherche non plus sur l’altérité, « mais sur ce que l’africain, tient comme
discours sur le monde et ses réalités existentielles ». En la matière, il
note un constat douloureux, celle de la rupture entre la « génération
Aguessy » et « une frange des générations ultérieures de sociologues
anthropologues » qui n’ont pas persévéré dans l’héritage de la « révolte
balandierienne ».

Raymond Assogba ne jette pas pour autant la pierre à ses collègues ;
puisqu’il reconnaît que la cause est beaucoup plus d’ordre financière : la
recherche qui devrait être un allié de la souveraineté nationale ne l’est
pas, et l’Etat qui fait former les sociologues anthropologues « n’a pas en
considération leur rôle et statut dans le défi du devenir et transformation
du Bénin ».

Ce traitement les pousse finalement encore dans les bras de l’ennemi
impérialiste du Nord qu’il appelle ici « Etat capitaliste internationaliste »,
p.24. D’où « la difficulté de la déconnexion ». Elle expliquerait cette crise
que vivent les étudiants, surtout ceux de la nouvelle génération : « celle
d’apprendre la littérature de la sociologie et de l’anthropologie »,



apprentissage qui fait la part belle aux « références exclusives des
collègues français ou européens » plutôt que de leur faire « vivre l’objet
de la réflexion essentiellement ».

Mais l’histoire de la Boologie –brièvement expliquée sur les pages 25, 26
et 27- offre l’exception à suivre, à répliquer. Raymond Assogba trouve
urgent « qu’il faut convaincre aujourd’hui les enseignants de sociologie
anthropologie à endosser leur identité de penseur de la sociologie et de
l’anthropologie, leur statut de sociologue et d’anthropologue assumant le
rôle de penseur, d’inventeur de pensées, de forgeur de concepts et de
rationalité

Rationalité de Sakpata

La théorie de la contracculturation postule la nécessité de saisir les
savoirs et les peuples africains dans leur langue d’origine. Ainsi, l’allure
de linguiste associée au profil de sociologue-anthropologue que prend
l’auteur à partir du chapitre 2 se comprend dès lors qu’il lui fournit les
ressources irréfutables pour mieux décliner la Boologie des peuples de
l’aire culturelle de l’Igname.

La contracculturation s’inscrit pleinement dans la tradition des travaux
des égyptologues panafricanistes. Elle démonte la rationalité
cartésienne prétentieuse et égocentrique qui exclut toute autre
rationalité ou possibilité de rationalité hors de l’Europe. Or, l’audace de la
rationalité de Sakpata ou du Vodun plus globalement, c’est celle de la
réhabilitation du Béninois, de l’Ivoirien, du Togolais dans la richesse de
sa langue et de sa culture.

L’auteur est descendu au cœur du Vodun appelé Bunou au nord, pour
extraire les illustrations parfaites de cette rationalité. Le seul énoncé de
« Dugan » par exemple, renferme :

« une géographie, une minéralogie, une botanique, une
zoologie, une hydrographie, une biologie, une physique-chimie, une
climatologie, et toutes ces prétentions par analogie introduites en
Afrique, et supposées inconnues des peuples noirs », p.31

« Et ce faisant, une logique point dans la reprise en compte des mots et
notions utilisés par les populations pour substituer aux préjugés et prénotions



dont s’est justifiée la colonisation comme arguments pour imposer les
institutions et modes d’organisation européocentriques, les véritables
institutions, normes, valeurs et artefacts parce que historiques c’est-à-dire
d’invention et de créativité africaines », p.31

Deux grandes illustrations de rationalité de Sakpata dans le chapitre 1er.
D’abord le rite d’Ahandoxô, littéralement « mettre la boisson dans la
maison », la maison des Ancêtres ou Assèn xô. Raymond Assogba
l’inclut dans le cycle des célébrations des rituels de l’igname dont le 15
août célébré à Savalou marque le top départ. L’auteur en a fait une
première expérience dont il est resté culturellement et intellectuellement
marqué positivement. Et elle s’est déroulée à Gléwxé dans la maison
mère.

Il explique le déroulement, la liturgie et les in put impliqués de la 33e page
à la 47e. Il a surtout retenu des sens et leçons ; la gaieté, la « mise en jeu
du corps » comme caractéristiques. Ce rite, qui favorise les retrouvailles
avec les vivants membres de la même collectivité, reconnecte surtout
avec les ancêtres « aujourd’hui dans le corps immatériel de l’esprit » et
offre l’occasion de les nourrir, de demander leur bénédiction et de placer
la collectivité sous leur protection.

Il retient surtout la magnificence de la fonction de Tannyinô et les
symboles du « O’vi » et de la boisson. O’vi est « support du sens » que
manipule la Tannyinô. La somme des faces et des dos au jet, prennent
des valeurs qui vont de 1 à 16. Ce que Raymond Assogba nomme « la
raison (r) de Fa » ou « la métaphysique de laquelle dérivent les notions de
rationalisation de l’activité humaine », p.44. Il s’agit notamment des 16
signes-mère du Fa, de Gbé à Fu en passant Yèku, Woli et Abla, Guda, Tula,
etc. dans l’ordre rigoureux en la matière.

« Cet ordre des valeurs du catalogue de o’Fa est de l’ordre
mathématique dont les opérations de l’arrangement, de la
combinaison, de la permutation et du classement serviront à définir
le domaine de l’existence dans laquelle inscrire une lecture des
réponses offertes à la vue par les quatre lobes de kola ou o’vi ».

Autrement, ces 16 FaDu définissent des logiques de l’action : logique de
coopération ou logique d’opposition.

Quant au liquide, la Tannyinô recourt à l’eau, à la boisson sucrée (les
douceurs de la vie, santé, richesse, argent…) et à la boisson



alcoolisée (appel aux Immortels ancêtres à rechercher, retrouver et
détruire les ennemis des membres de la collectivité). L’auteur déduit que
ce sont « trois mesures de la vie » qui sont des vecteurs de la confiance,
de l’assurance qualité de la solidarité dérivée de l’alliance qu’actualise ce
Rituel de l’igname nouvelle », p.47.

Climatologie du Sakpata

« Pourquoi appeler ethno-climatologie la prise de conscience par les
chercheurs occidentaux de la différence entre la géographie telle qu’ils la
conçoivent, et la réalité de son objet en Afrique ? » C’est par cette
interrogation que s’ouvre le chapitre 4.

La division de l’année en 4 saisons ne répond pas aux spécificités et
réalités cultuelles africaines. Puisant dans la langue Fon, le professeur
Assogba remarque que les Béninois vont au-delà de la notion de pluies,
de climat lorsqu’ils parlent de « Zo » par exemple. Dans les livres de
géographie, la division du temps en 4 saisons rend plus compte des
expériences des explorateurs. Par exemple :

« la nomination française de « saison sèche » n’a pas inscrit
dans son effort d’objectivation du climat, le mode de vie attaché
aux institutions sociales comme le rite de l’igname nouvelle ; et
cela dérive d’une division des tâches entre « géographes » et les
« anthropologues »…alors que techniquement, « Zodji » est un
critère rationnel à l’organisation du Rituel de l’igname nouvelle ; (…)
ce n’est pas les pluies qui motivent cette célébration, mais le
renforcement et la revitalisation des symboles qui encadrent le
vivre-ensemble ».

Il émet plus loin l’hypothèse que les Rituels de l’igname nouvelle font
partie de la météo de Cankponna en tant que structures
anthropologiques et sociologiques, philosophiques et matricielles de la
vie en communauté des Béninois. Et donc « La météo européenne d’une
mécanisation d’interprétation satellitaire…ne sont d’une utilité
structurelle que pour les occidentaux », p.61

Changement de paradigme

Raymond Assogba dédie les deux derniers chapitres respectivement aux



étudiants en Licence et de Master 1. La 2e partie est intitulée « Le livre du
Vodun ». Le dernier «Démystifier la sociologie-anthropologie de la culture
».

Il y soutient entre autres, que « La variété des théories qui ne permettent
pas une définition commune de la sociologie, traduit l’irréconciliable
nature des sociologies occidentales au service des intérêts nationaux en
jeu ; et cela traduit le désordre de la sociologie enseignée à l’UAC et en
Afrique », p. 77.

Pour Assogba, la sociologie est une science d’emprunt dont les élites
africaines formées hors du continent « en ont reproduit le désordre de
leurs courants ». Il impute à ce fait l’échec de l’UAC en 50 ans d’existence.
« La sociologie et les sciences universitaires d’Abomey-Calavi n’ont pas
eu d’influence sur la croissance économique nationale ; elles ont
contribué au « développement du sous-développement », observe
l'écrivain.

Toujours dans cette 2e partie, Assogba offre aux étudiants et aussi aux
amoureux de la connaissance, une belle tour d’horizon sur les courants
de la pensée sociologique africaine. Vous connaissez certainement l’afro
-pessimisme et son opposé de l’afro-optimisme, sans oublier le
panafricanisme des pères fondateurs de l’Union africaine, la négritude de
Senghor, Césaire et Léon Gontrand Damas. Et plus récemment, ceux de
l’Endogénéité, la contextualisation et de l’inculturation. Assogba note une
errance, un tâtonnement et une trahison de la part de certaines grandes
figures de ces courants qui ont impacté le parcours de l’Afrique.

La nouveauté séduisante dans cet ouvrage, son auteur recommande de
retourner/recourir simplement à la « pensée sociale de Sakpata ». Ainsi,
il transforme les déités ou Vodun en « courants économiques, politiques,
éducatifs, par lesquels les populations du Bénin ou de l’Afrique
s’organisent, se gouvernent et se reproduis et quel que soit le type
d’influence international », p.88

Aux pages 103 et 104, il énumère 21 courants de pensée de Sakpata
encore appelés « raison du Fa » : ce sont les déclinaisons de cette déité
qui régente l’énergie de la Terre ; à savoir Bosu-Zunhon, Aglo, Lègba ; Dan
ayidohouèdo, Hooxo, etc.

Que retenir ?



Livre de poche de la Boologie est un guide, un bréviaire pour tout africain
conscient des défis à relever. Défis qui nécessitent un « changement de
paradigme » face à l’échec de la mondialisation dont l’un des ignominies
est de faire de la santé-business contrairement à l’éthique africaine.
Assogba met en garde contre la ruse de l’occident qui excelle dans la
diabolisation de tout savoir et compétence africains. C’est dans cet ordre
qu'il tente une démystification du ‘’Azé’’. Il estime que la République ou la
démocratie, c’est la sorcellerie des Blancs, dont l’implémentation n’a
jamais conduit au progrès en Afrique. Pourtant, les occidentaux
persistent que c’est ce qu’il faut à l’Afrique, continuant ainsi à diaboliser
la compétence de la manipulation des énergies.

Le changement de paradigme doit déboucher sur l’option du Fa-
développement. Il exige un effort de rupture et de reconquête
intellectuelle et individuelle. Chacun doit par exemple chercher la voie du
‘’Gbèto Téungbédjou’’.

Chaque page de l’essai de Coovi Raymond Assogba contient une
richesse intellectuelle, stylistique et un intérêt sociologique. Une
présentation sommaire ne pourra donc jamais tout offrir aux auditeurs
qui ont tout l’intérêt à l’acquérir et surtout à le parcourir. Les champs
défrichés et développés par l’auteur sont originaux, pertinents. Toutes
les lignes ne feront pas l'unanimité surtout au sein des collègues
universitaires. Assogba devrait s’y attendre. Mais en osant jeter un pavée
dans la marre de la sociologie-anthropologie, nous croyons que du
remue-ménage émergera d’autres contributions ou réactions objectives
qui fassent avancer la cause de la science et de l’Afrique. Telle est, à
notre avis, son but intime dans cet ouvrage.

En somme, dans ce livres, est-ce du Sakpata qu'il s'agit ou d'un fantasme
du Sakpata? C'est d'une prise de conscience qu'il s'agit: découvrir, après
que les scientifiques occidentaux aient introduit le néologisme ethno-
géographie pour signifier la différence de climat entre l'Europe et
l'Afrique, que la linguistique du mot Sakpata résout la problématique de
la différence géographique. Cette opinion partagée avec le professeur
Placide CLEDJO a été qu'il faut tout simplement enseigner Sakpata
comme matière et connaissance; et non plus, s'engouffrer dans l'orgueil
suprémaciste cartésien d'une "ethno-géographie". C'est après une telle
discussion que l'auteur confie avoir commencé le chantier du livre.




